
147

Идеи и образы

Священник и революция:  
образ религиозно-политического лидера  

в восприятии оппозиционной общественности в период  
Первой русской революции 1905–1907 гг.

Фёдор Гайда

The priest and the Revolution:  
the image of a religious and political leader in the perception  

of the opposition public during the First Russian Revolution of 1905–1907
Fyodor Gayda  

(St. Tikhon's Orthodox University for the Humanities, Moscow, Russia)

DOI: 10.31857/S2949124X25020222, EDN: ECZQZO

Бурные события 1905–1907 гг. зачастую воспринимались в российском об-
ществе как проявление давнего духовного кризиса. Ещё в конце XIX в. сфор-
мировалось представление о том, что вывести из него страну должна интелли-
генция 1. В начале революции убеждённость в этом только усиливалась, чему 
способствовала преимущественно социалистическая направленность обще-
ственной мысли того времени, популярность христианского социализма и рас-
пространение «нового религиозного сознания» 2.

Претензии интеллигенции на идейное и духовное лидерство неизбежно от-
ражались на её отношении к религии и мистическим исканиям Серебряного 
века. Религиозно-философские собрания 1901–1903  гг., инициированные для 
сближения общественности с  православным духовенством, не достигли сво-
ей цели. Активно участвовавшая в них З. Н. Гиппиус 29 марта 1903 г. подвела 
в дневнике итог: «Вот из кого состоит ныне православная учащая Церковь: из 
верующих слепо, по-древнему, по-детскому, с детской, подлинной святостью: 
отец Иоанн Кронштадтский. Ему мы, наши запросы, наша жизнь, наша (здесь 

© 2025 г. Ф. А. Гайда
Статья подготовлена при поддержке Российского научного фонда, проект № 19-78-10143 «Ка-

тегории религиозного лидерства в эпоху модерна: оппозиция личное vs институциональное и её 
историко-культурные основания (российский контекст)» (https://rscf.ru/project/19-78-10143/), вы-
полняемый в Православном Свято-Тихоновском гуманитарном университете.

1	 Гайда Ф. А. Миссия «интеллигенции» в публицистике русского освободительного движения 
(1882–1909) // Вопросы философии. 2019. № 9. С. 141–149; Гайда Ф. А. Интеллигенция и Церковь: 
вопрос о  соотношении идейного и духовного в лидерстве (конец XIX – ​ начало XX вв.)  // Со-
ловьёвские исследования. 2023. Вып. 2(78). С. 92–110.

2	 Колеров М. А. Не мир, но меч. Русская религиозно-философская печать от «Проблем идеа-
лизма» до «Вех». 1902–1909. СПб., 1996; Ореханов Г., иерей. На пути к собору. Церковные реформы 
и первая русская революция. М., 2002; Фирсов С. Л. Русская Церковь накануне перемен. М., 2002; 
Воронцова И. В. Русская религиозно-философская мысль в начале ХХ века. М., 2008; Воронцова И. В. 
«Заколдованный круг русского сознания…». Проблемы социально-религиозного поиска в право-
славной России второй половины XIX – ​начала XX века. М.; СПб., 2020; Балакшина Ю. В. Братство 
ревнителей церковного обновления (группа 32‑х петербургских священников, 1903–1907): доку-
ментальная история и культурный контекст. М., 2014.



148

и  далее курсивом переданы слова, подчёркнутые или выделенные авторами 
цитируемых документов. – ​Ф.Г.) вера – ​непонятны, ненужны и кажутся про-
клятыми. Из равнодушных и тупых иерархов-чиновников. Из полулиберальных 
индифферентистов, милых: [митрополит] Антоний (Вадковский. – ​Ф.Г.). Из до-
брых и тихих полубуддистов: отец Сергий (Тихомиров. – ​Ф.Г.). Из диких и злых 
аскетов мысли. Из форменных позитивистов, мелочных, самолюбивых и гру-
бых: отец [С.А.] Соллертинский. Из позитивистов-нравственников с честолю-
бием жёстких: отец Гр[игорий] Петров. Попадаются также блестящие, интерес-
ные схоластики умом и нутром – ​как архиерей Антонин (Грановский. – ​Ф.Г.), 
притом, конечно, совершенные еретики, не верующие в подлинность истори-
ческого бытия Христа» 3. Диалог с ними казался писательнице невозможным.

В конце 1904 г. профессор Московского университета, философ и обще-
ственный деятель кн. С. Н. Трубецкой писал: «Напомним красноречивые стра-
ницы И. С. Аксакова и В. Соловьёва, которые раскрыли с такой силою язвы 
нашей государственной Церкви с  её антиканоническим управлением, отсут-
ствием независимой духовной власти и церковной свободы… И при взгляде на 
её упадок и запустение, на невежественное, коснеющее духовенство, получа-
ющее дикое, безобразное воспитание и не способное ни понимать, ни удов-
летворять духовных запросов своей паствы; при виде глубокого отчуждения 
от Церкви всей образованной части общества и  постоянного отпадения ре-
лигиозных народных масс, влекомых духовной жаждой; при виде всей этой 
немощи и бессилия, оскудения духа, принижения, деморализации иерархии, 
порабощения Церкви, что должен чувствовать истинно верующий, православ-
ный человек, видящий в Церкви положительную, зиждущую основу не только 
государственности, но и жизни? Что должен чувствовать верный, искренний 
ревнитель Церкви, движимый стремлением охранить её от святотатственных 
посягательств, от оскверненья, распаденья? Сквозь золото риз он видит цепи, 
сковывающие Церковь, и, как верный сын её, он молится за её освобожде-
ние» 4. При подобном пафосе избавителя ожидали явно не из клира.

Болезненно переживая отчуждённость от общественности, иерей Констан-
тин Аггеев (настоятель храма Св. Александра Невского при Александровском 
институте в Петербурге) 9 ноября 1904 г. сетовал в письме П. П. Кудрявцеву 
на консерватизм духовенства, уверенного в  том, что «наш народ груб, дик, 
“сброд как животное”, и по отношению к нему возможны лишь меры самой 
широкой опеки с палкой и розгой». У либерального пастыря возникало ощу-
щение, что «только роковое недоразумение… близит служителей религии света 
и любви к меньшему брату с этими людьми, из которых не выветрился ещё дух 
крепостничества» 5.

Революционный почин: священники Г. Гапон и Г. Петров. В кругах духовенства 
тогда уже складывался тип пастыря-интеллигента, близкого по своему поведе-
нию к общественности. 2 ноября 1904 г. «позитивист-нравственник» священник 
Григорий Петров, единомышленник о. Аггеева, опубликовал фельетон «Страш-
ный нигилист», прозрачно намекая на обер-прокурора Св. Синода К. П. Побе-
доносцева 6. Церковный бунт начался.

3	 Гиппиус З. Н. Дневники. 1893–1919 / Сост. Т. Ф. Прокопов // Гиппиус З. Н. Собрание сочи-
нений. В 15 т. Т. 8. М., 2016. C. 112.

4	 Трубецкой С. Н. На рубеже // Трубецкой С. Н. Собрание сочинений. T. 1. М., 1907. С. 477–478.
5	 Балакшина Ю. В. Братство ревнителей… С. 287–288.
6	 Фирсов С. Л. Русская Церковь… С. 144–145.



149

Через два месяца произошло «Кровавое воскресенье», центральной фигу-
рой которого стал священник Георгий Гапон. Подцензурная пресса сразу же 
начала резкую критику синодального священноначалия, обвиняя его в случив-
шемся 7. Однако в оппозиционных кругах, оказавшихся главным бенефициаром 
трагедии, звучали совершенно иные голоса. Безусловно, Гапон не был обыч-
ным клириком. В своих мемуарах он (выходец из крестьянской среды) вспо-
минал, что сперва не хотел идти в пастыри, видя фарисейство окружавшего его 
с детства духовенства 8. Характерно, что и служение о. Иоанна Кронштадтского 
воспринималось им критически 9. Возглавив общество петербургских рабочих, 
о. Георгий, по его словам, изначально хотел придать своей организации не 
зубатовское, а иное, более свободное, направление 10. Поддерживая связи с со-
циалистами, он больше всего симпатизировал либералам и  надеялся на то, 
что революция принесёт в  Россию политическую свободу 11. Таким образом, 
Гапон, по сути, являлся оппозиционером-интеллигентом, пусть и в священни-
ческой рясе, пока его не лишили сана. Не случайно ему, ставшему на какой‑то 
момент всемирно известным и наиболее знаменитым русским революционе-
ром, по‑товарищески писали М. Горький и В. И. Ульянов (Ленин) 12. Возникла 
парадоксальная ситуация: интеллигенция не нуждалась в священнике, но он 
требовался рабочим, а они, в свою очередь, были необходимы оппозиционной 
интеллигенции. В  результате рабочих на царские штыки повёл интеллигент 
в священническом облачении.

В начале 1906 г. приват-доцент Петербургской духовной академии А. В. Кар-
ташёв утверждал, что Гапон  – ​ «человек с  темпераментом психопатического 
оттенка, с жаждой авантюризма, не без блёсток даровитости, но без достаточ-
ного образования, озлобленный и желчный, кровный демократ и убеждённый 
социалист, хотя и не научного типа, слишком мало общего имеющий с хри-
стианством и  священством». Однако именно «Гапон своей организаторской 
деятельностью… показал, какую громадную силу притяжения имеет для рели-
гиозной в большинстве народно-рабочей среды церковный авторитет и какою 
гигантскою решающею силою в сфере социально-экономических затруднений 
могла бы быть Церковь, если бы она нашла секрет, как деятельно участвовать 
ей в  этих вопросах без противоречия своим принципам. Под впечатлением 
ярко блеснувшей всем идеи о  социальном значении Церкви, общественное 
мнение и печать засыпали духовенство горькими укоризнами, зачем оно про-
пустило без внимания столь значительное народное движение или, по крайней 
мере, не выступило в последнюю минуту с целью предотвратить или смягчить 
столь неразумно-трагический исход всей истории?» 13.

Псковский епископ Арсений (Стадницкий) отметил в  январе 1905  г. 
в  дневнике: «13‑го числа получил из г.  Острова телеграмму от благочинно-
го протоиерея Панкова: “Студенты просят отслужить панихиду по убиенным 
9‑го января. Можно ли?”. Конечно, я ничего не ответил и удивился легкомыс-

7	 Воронцова И.В. «Заколдованный круг русского сознания…»… С. 373–374.
8	 Гапон Г. А. История моей жизни. М., 1990. С. 6.
9	 Там же. С. 22–23.
10	 Там же. С. 20.
11	 Там же. С. 25, 27, 46–48.
12	 Горький М. Полное собрание сочинений. Письма в 24 т. Т. 5. М., 1999. С. 75–78; Гапон Г. А. 

Указ. соч. С. 62.
13	 Карташёв А. В. Русская Церковь в 1905 г. СПб., 1906. С. 2–3.



150

лию и ехидству протоиерейскому. Разве не мог он сам рассудить, что это – ​де-
монстративная панихида!» 14. Иерей  К.  Аггеев 2  апреля 1905  г. признавался, 
что его покровительница гр. М. А. Коновницына (начальница Александровской 
половины Смольного института благородных девиц) «почти требовала, чтобы 
я  прямо‑таки без оглядки проклял Гапона и  всё рабочее движение, чего я  не 
мог, да и не могу сделать» 15. При этом в феврале того же года он отказывался 
поддерживать самодержавие, ссылаясь на то, «что священник должен стоять 
выше политических партий» 16. Так он откликнулся на послание Св. Синода 
о недопустимости волнений во время войны, разосланное 14  января. В нём 
архиереи предостерегали рабочих: «Берегитесь ваших ложных советников, под 
видом радения о ваших нуждах и пользах добивающихся беспорядка, лишаю-
щих вас крова и пропитания. Они суть пособники или наемники злого врага, 
ищущего разорения земли Русской» 17. Однако вскоре в Петербурге по иници-
ативе иерея Г. Петрова возник «Союз ревнителей церковного обновления», из-
вестный также как «группа 32‑х священников», к которой присоединился и Аг-
геев. Главным идеологом «Союза» стал мирянин Н. П. Аксаков, ратовавший за 
восстановление «канонического строя»: независимость Церкви от государства, 
соборное управление и выборность духовенства. Епископ Арсений (Стадниц-
кий) по этому поводу признавался: «Да, чем больше вникаешь в существо во-
проса главного и связанных с ним или вытекающих из него многочисленных 
других вопросов, прямо жутко становится. Вся беда, что мы, духовенство, от-
выкли ориентироваться в  подобных вопросах» 18. В  ноябре 1905  г. в Москве 
активизировалась группа «70‑ти московских священников», выступавшая про-
тив митрополита Владимира (Богоявленского). В 1906–1907 гг. заявили о себе 
думские священники-депутаты. Появился термин «церковно-освободительное 
движение». «Союз ревнителей», со второй половины 1905 г. уже конфликтовав-
ший с петербургским митрополитом Антонием (Вадковским), совместно с ка-
детской партией создал комиссию для обсуждения церковных дел 19.

В мае 1905 г. брат кн. С. Н. Трубецкого Евгений в своей статье, посвящён-
ной текущим событиям, описывал некий поезд, потерпевший крушение по 
вине начальства. К счастью, погибли только двое. Первым оказался проводник, 
под которым подразумевался только что потерпевший поражение в Цусимском 
проливе флот. «Другая жертва, – ​писал князь, – ​ещё типичнее. То был свя-
щенник, который готовился выйти на соседней станции и потому также на-
ходился на площадке вагона. Он раньше других понял, куда влечёт его поезд, 
пытался выпрыгнуть – ​и был раздавлен. Он погиб оттого, что возмутился про-
тив своего жребия и пытался бороться за своё существование в минуту, когда 
эта одинокая борьба с бессмысленным механизмом была гибельной» 20. Трудно 
сказать, кто именно имелся при этом в виду – ​Гапон или Петров 21. Возможно, 

14	 Арсений (Стадницкий), митр. Дневник / Публ. О. Н. Ефремовой и К. В. Ковырзина. Т. 3. 
М., 2015. С. 24.

15	 Балакшина Ю. В. Братство ревнителей… С. 306.
16	 Там же. С. 298.
17	 Правительственный вестник. 1905. 16(29) января. № 12. С. 1.
18	 Арсений (Стадницкий), митр. Дневник. Т. 3. С. 73.
19	 Воронцова И.В. «Заколдованный круг русского сознания…»… С. 377–380; Балакшина Ю. В. 

Братство ревнителей… С. 302, 313.
20	 Цит. по: Колеров М. А. Археология русского политического идеализма: 1904–1927. Очерки 

и документы. М., 2018. С. 43.
21	 Размышления об этом см.: Там же. С. 46.



151

даже – ​оба «борца». Во всяком случае, тогда Гапон отнюдь не воспринимался 
оппозиционной общественностью как провокатор, наоборот, считался одним 
из наиболее ярких революционеров 22. В этих кругах искали новых «гапонов».

Народный трибун: «Христианское братство борьбы» и С. Н. Булгаков. Чаще 
всего духовенство в  массе своей по-прежнему воспринималось обществен-
ностью как сила враждебная и индифферентная к злободневным проблемам. 
Восхваляя мужество, проявленное убийцей вел. кн. Сергея Александрови-
ча И. П.  Каляевым перед лицом смерти, редактор журнала «Освобождение» 
П. Б. Струве особо отметил: «Священника он принял как человека, а не как ду-
ховника» 23. Студент В. В. Зеньковский, мечтавший о духовных принципах буду-
щего мироустройства, писал: «Признавая, что индивидуализм преодолим лишь 
религиозно, мы вводим в социально-философскую мысль понятие религиоз-
ной общественности… Оно преобразует те основы современной социально-
философской мысли, которые делают неизбежным конфликт двух активных 
сил истории. Преобразование это, опирающееся на понятие свободы, возмож-
но лишь на почве религиозного миросозерцания, без которого и  весь исто-
рический процесс не может быть понят во всём единстве и в сво[е]й цели» 24. 
Священством такой религии становилась интеллигенция.

Послание Святейшего Синода о беспорядках в Петербурге вызвало возра-
жения со стороны учащейся молодёжи. Студенты Московского университета 
В. П. Свенцицкий и В. Ф. Эрн, основавшие в феврале 1905 г. «Христианское 
братство борьбы», призывали духовенство выступить против самодержавия. 
Свенцицкий, главный идеолог братства, настаивал на том, что «Церковь, кото-
рой открыты истины, далеко ещё не осуществлённые жизнью, которая знает, 
на каких основах должны строиться истинная общественность и политический 
строй, достойный христианского государства, Церковь должна призывать к ре-
формам, должна с истинным дерзновением обличить весь позор существующего 
порядка, восстать против безобразного простора для всевозможных злоупотре-
блений и явиться руководительницей движения, а не тащиться в его послед-
них рядах» 25. Напоминая о том, как заступался за восставших свт. Амвросий 
Медиоланский, Свенцицкий заявлял: «Не боясь никаких гонений, испытавшая 
гонения римских императоров, чуждая всего житейского, в том смысле, что для 
неё не важны материальные блага, Церковь должна подавать пример смелой 
и открытой борьбы против всего, что зиждется не на христианских началах, 
обличать всё, что для своего беззакония покрывается авторитетом Церкви, она 
должна явиться проповедницей и проводником в жизнь истинной обществен-
ности, основанной на свободе, равенстве и справедливости» 26.

Схожим образом рассуждал тогда соратник Свенцицкого – ​студент Мос
ковской духовной академии П. А. Флоренский. 12 марта 1906 г., через несколь-
ко дней после казни лейтенанта П. П. Шмидта, он утверждал на проповеди 
в  академической церкви: «В  суд, в  осуждение  – ​ в  страшное осуждение бу-

22	 Ксенофонтов И. А. Георгий Гапон: вымысел и правда. М., 1996. С. 176–194, 273–274.
23	 П.С. Казнь // Освобождение (Париж). 1905. № 71. 18(31) мая. С. 351. См. также: Журнал 

«Освобождение» (1902–1905) / Под ред. М. А. Колерова и Ф. А. Гайды. Кн. 3. М., 2021. С. 359.
24	 Цит. по: Колеров М. А. Археология русского политического идеализма… С. 270. См. также: 

Зеньковский В. В. Либерализм и социализм // Народ (Киев). 1906. 2 апреля. № 1. С. 2–3.
25	 Свенцицкий В. К вопросу о церковной реформе // Свенцицкий В. П., прот. Собрание сочи-

нений / Сост. С. В. Черткова. Т. 2. М., 2009. С. 5–6.
26	 Там же. С. 6–9.



152

дем принимать мы Св. Тайны Господни, доколе не прекратятся в Церкви зло-
деяния, доколе члены её, от царя и его помощников до последнего нищего, 
будут, по нашему попустительству, оставаться не обличёнными» 27. Учащиеся 
Санкт-Петербургской и Московской академий отслужили панихиды по каз-
нённому герою революции. Во избежание открытого бунта священноначалие 
им не препятствовало, а в Петербурге панихиду даже возглавил ректор епископ 
Сергий (Тихомиров). Митрополит позднее сделал ему внушение, но никаких 
иных мер принимать не стал 28. Тем не менее в апреле 1906 г. получила распро-
странение студенческая петиция, в которой архипастыри упрекались в отсту-
плении от «правды Христовой» 29.

В  июле 1906  г., после роспуска I  Думы, Свенцицкий негодовал: «Пред-
ставители Церкви собственноручно надели на свободу рабские кандалы. Они 
отреклись от свободы и не почувствовали, что вместе с тем отреклись от Хри-
ста… Мы зовём принять самое деятельное участие в русской революции. Ибо 
русская революция – ​ это крестовый поход во имя освобождения скованной 
свободы» 30. В мае 1907  г. публицист обратился к  духовенству: «Отцы пасты-
ри! Много горькой и жестокой правды приходилось вам слышать за последние 
годы. Но упрёки мало трогали вас: вы отмахивались от них тем, что они исходят 
от неверующих людей и направлены не столько против религиозного бессилия, 
сколько против политической отсталости. Они не воспламеняли вас на подвиг, 
потому что обличали, но не призывали служить воле Божией. И вы закрывали 
свою совесть от справедливых ударов обличений. А те, в ком совесть была глуб-
же, те, которые не могли не чувствовать своей вины, только потому, что на неё 
указывали люди неверующие, – ​приходили в бессильное отчаяние и страдали 
молча. Теперь, в этом письме, вы услышите голос и не безбожника, и не сек-
танта: он должен дойти до вас, я верю, он не может не тронуть хоть некоторых 
из вас! Ваша совесть не может не дать ответ на вопрос, который поставлен перед 
вами: Что вы сделали с Церковью?» 31. Сетуя на глубокий кризис религиозной 
жизни, Свенцицкий взывал: «Поймите же, почувствуйте всем сердцем вашим 
весь ужас того, что вы сделали с Церковью, и с пламенным покаянием начните 
новую жизнь, истинное пастырское служение во славу грядущей возрождённой 
Церкви и во спасение погибающей России» 32. 14 февраля 1908 г. на заседании 
петербургского Религиозно-философского общества он даже не исключал, что 
«последний враг Христа – ​Антихрист выйдет из церковной среды» 33.

Объясняя свою позицию, Свенцицкий отмечал, что «не надел бы рясы», 
поскольку, хотя «вина наша, мирян, громадна, вина пастырей велика вдвойне», 
так как «пастырю дана особая сила, особая власть, он должен ответ дать за неё 
не только пред Богом, но и пред людьми». Между тем «духовенство наше имен-
но губит себя, губит жизнь, губит Церковь, оно не понимает, к какому под-
вигу обязывает современный момент, оно не чувствует, что только мучениче-

27	 Флоренский П. А. Вопль крови. Слово в неделю Крестопоклонную. Сказано в храме Москов-
ской духовной академии, за литургией 12 марта 1873 г. по смерти Иисуса Христа. [М.,] 1906. С. 6.

28	 Воронцова И.В. «Заколдованный круг русского сознания…»… С. 386.
29	 Там же. С. 387.
30	 [Свенцицкий В. П.] Стойте в свободе! 1906. 9 июля. Вып. 1 // Свенцицкий В. П., прот. Собра-

ние сочинений. Т. 2. С. 276–277.
31	 [Свенцицкий В. П.] Письма ко всем (Памфлет) // Там же. С. 368–369.
32	 Там же. С. 377.
33	 Свенцицкий В. П. Мировое значение аскетического христианства // Там же. С. 505.



153

ство может создать “церковное обновление”, оно думает, что дело как‑то тихо, 
смирно, “само собой” уладится. А тем временем Тело Господа рвут в клочки 
и топчут в грязь!» 34. Отсюда возникало стремление к возрождению выборности 
духовенства 35. Считалось, что «священнослужители должны выбираться всей 
Церковью. Они должны быть избранниками церковного народа… совестью его 
и  его вождями. Если среди верующих должно быть единое сердце, если все 
должны быть братья и сёстры, жить общей жизнью, общей молитвой, то вы-
борный из такой среды вождь духовный должен быть отцом в высшем смысле 
этого слова» 36. И хотя мысль о выборности отца сама по себе звучала несколько 
странно, отождествление его с вождём расставляло всё по местам.

Тем самым священнику навязывалась роль подлинного народного трибуна. 
В феврале 1906 г. С. Н. Булгаков, сочувствовавший «Братству», размышлял о по-
ложении пастырей: «Ведь представьте себе, что священник служит в фабрич-
ном приходе, кругом говорят о стачках, кассах, рабочих организациях, он без 
всякого труда мог бы стать духовным центром рабочих организаций, но он не 
имеет понятия о капиталистическом строе, о рабочем вопросе, в его духовном 
обиходе имеется всего несколько общих формул, которые он не умеет связать 
с жизнью. В результате происходит расхищение паствы. Ещё более беспомощ-
но положение сельского священника. Вот подходят выборы в Государственную 
думу, которые станут обычным явлением жизни страны, повторяющимся через 
каждые несколько лет. Как бы сами представители духовенства ни отнеслись 
к участию в выборах, несомненно, им предстоит подавать советы крестьянам, 
быть экспертами по политическим вопросам, – ​иначе и здесь будет происхо-
дить тоже расхищение, что и в городах – ​но что же знают эти эксперты, по-
лучившие свою подготовку в семинариях, где слово “политика” было самым 
ужасным, запрещённым, где интерес к политическим вопросам преследовался 
и  карался самым жестоким образом» 37. Поэтому ожидалось, что прихожана-
ми будут избраны «лица, обладающие высшим богословским и философским 
образованием, а вместе и солидными знаниями в области социальных наук», 
и они «могли бы составить кадр преподавателей общественных наук в средней 
богословской школе, а вместе с тем, выделить из себя вполне подготовленных, 
стоящих на высоте времени священников, которые так необходимы для вос-
создания приходской жизни» 38.

Согласно данной логике, и канонические реформы Церкви признавались 
возможными только после политических преобразований в  стране. Пока же 
«дело организации собора находится в  руках старомодной бюрократической 
канцелярии, которая называется синодом, где живёт дух “великого инквизи-
тора”, одного из злейших поработителей Русской Церкви. Опасность подделки 
собора велика, под именем собора можно собрать и съезд чёрных бюрократов, 
которые привыкли действовать по бюрократическому камертону. В общецер-
ковном сознании выяснилось с  совершенной бесспорностью, что собор дол-

34	 Свенцицкий В. Ответ П. П. Кудрявцеву // Там же. С. 409–410.
35	 Свенцицкий В. П. Христианское братство борьбы и его программа [январь 1906 г.] // Там же. 

С. 58–59.
36	 Свенцицкий В. Ответ на письмо Г. Ветрова к С. Н. Булгакову // Там же. С. 415.
37	 Цит. по: Колеров  М. А.  От марксизма к  идеализму и  церкви (1897–1927): исследования, 

материалы, указатели. М., 2017. С. 115–116. См. также: Булгаков С. О необходимости введения 
общественных наук в программу духовной школы // Богословский вестник. 1906. № 2. С. 345–356.

38	 Колеров М. А. От марксизма к идеализму… С. 122.



154

жен состоять из представителей как белого и чёрного духовенства, так и мирян, 
и всякие ограничения здесь поведут к искажениям. Освобождающейся Церкви 
нужно будет, прежде всего, расправить отёкшие от вековых оков члены и вос-
становить правильное устройство… и возвращение ей нормального для неё со-
борного строя. Далеко не всем известно, что принцип нормальной организации 
Церкви есть самая подлинная и последовательная демократия, основанная на 
выборности решительно всех членов как клира, так и церковной администра-
ции… Церковный собор может быть созван не раньше и не одновременно с со-
зывом народных представителей, но после него, т. е. после того, как они устано-
вят habeas corpus (неприкосновенность личности. – ​Ф.Г.) как незыблемое право 
русских граждан. Ибо с правовой точки зрения церковная свобода есть один из 
элементов habeas corpus и не может существовать при всеобщем бесправии в по-
лицейском государстве» 39. Польского публициста и католического модерниста 
М. Э. Здзеховского Булгаков 17 февраля 1906 г. уверял в том, что «за совершенно 
единичными исключениями (например, Кирион 40), наш епископат отличается 
пороками бюрократического властолюбия, и этим определяется и его позиция, 
занятая относительно участия мирян в соборе». Сергею Николаевичу казалось, 
что «отрицать это право, стоя на почве даже самой консервативной церковной 
ортодоксии православия, невозможно, но епископат в целом стремится свести 
влияние мирян к нулю, наделив их “совещательным” (?!) голосом» 41.

Разочарование в  духовенстве. Попытки радикальной общественности втя-
нуть духовенство в откровенно революционные акции в целом закончились без-
результатно. 10 октября 1905 г., во время Всероссийской политической стачки, 
Карташёв с явной досадой поведал Д. С. Мережковскому о своих переговорах 
с лидерами «движения 32‑х» об организации совместного протестного митинга: 
«Был я у Аггеева. Предлагал. Не только не “зажглись”, но без стыда замяли 
вопрос, как будто удивляясь моей наивности. Наполовину искренне не пони-
мают, наполовину пугаются, как благонамеренные чиновники. Сначала был 
один Аггеев. На моё предложение, ясное и довольно пространное, он сделал 
большие глаза, отвёл их в сторону, протянул: “мм…” и занял меня другим раз-
говором. Я почувствовал, что он в данную минуту не вверяется мне, потому что 
накануне видел меня с Вами. Через 5 минут явились Григорий Петров и Его-
ров 42 – ​с азартом рассказывают о своём участии в последних событиях “духов-
ного ведомства”. Я всё‑таки снова предложил проект митинга. Поддакнул один 
Григорий Петров, да и то с издевательским почти добавлением: “Конечно, мож-
но высказаться на пастырском собрании и пригласить туда даже светских лиц, 
например Антона Владимировича Аксакова, преподавателя семинарии…”. Это 
говорил тот Григорий Петров, который в “Русском слове” громит священников 
за “поповство”. Все они только “попы”. На этих днях у них интереснейшие со-

39	 Цит. по: Колеров М. А.  Археология русского политического идеализма… С.  256–257. См. 
также: Булгаков С. Н. О церковном соборе // Киевские отклики. 1906. 6(19) января. № 6. С. 2.

40	 Имелся в виду Кирион (Садзаглишвили), в 1904–1906 гг. – ​епископ Орловский, а с фев-
раля 1906 г. – ​Сухумский. В 1917 г. он возглавил самочинную грузинскую автокефалию, но уже 
в 1918 г. был убит.

41	 «…Между нами не может быть ни малейшего спора…». Письма С. Н. Булгакова М. Э. Здзе
ховскому о необходимости церковного обновления  / Публ. И. В. Воронцовой  // Отечественные 
архивы. 2010. № 4. С. 108–109.

42	 Священник Иоанн Егоров (1872–1921), в 1903–1908 гг. – ​законоучитель в Смольном ин-
ституте благородных девиц. После 1917 г. самостоятельно проводил богослужебные эксперименты.



155

брания и рефераты по духовно-академическому вопросу. Общее собрание раз-
решено даже митрополитом (во вторник или среду). Больше им ничего не надо. 
Они чувствуют себя героями, занимаясь своими делишками, и воображают, что 
этот их домашний “бунт” есть бунт общероссийский и что больше с них ничего 
не требуется. Нечего и надеяться на быстрое собрание митинга, нужно догово-
риться с этими колодами. Поджигать их с разных концов» 43.

Со своей стороны, священник Аггеев не сомневался в том, что «Карташёв 
человек безусловно верующий во Христа и в Церковь» 44. Но настроен иерей 
был гораздо более оптимистично. 7 декабря 1905 г. он сообщал П. П. Кудряв-
цеву, что «отец Соллертинский  организует митинги всего петербургского духо-
венства»: «Меня зачислили в организационное бюро… и заранее в число ора-
торов. И раскачу же я наших протопопов! Они открывают против меня чуть ли 
не кампанию. Ни йоты нет у меня страха… Никифоровский, член консистории 
и мой духовник, ещё сильнее поддерживает: “Ведь вы только и работаете за 
нас. Разве мы этого не видим!”»45.

После Манифеста 17 октября 1905 г. события стали развиваться быстрее. 
На одном из первых заседаний кадетского ЦК 13 ноября 1905 г. кн. Е. Н. Тру-
бецкой рассказал про «совещание в Киеве с духовенством»: «Священники по-
сле беседы с Труб[ецким] и Булг[аковым] просветлели. Могущ[ественный] ор-
ган пропаганды. Свящ[енни]ки – ​реальные политики. Надо иметь орудие для 
борьбы с радикалами на случай крика: долой попов. На крест[ьянском] союзе 
б[ыл] поп, высказавшийся за террор. Для них нужно не это – ​нужна аграр[ная] 
программа; нек[ото]рым агр[арная] программа показалась слишком умеренной. 
Царский сан не признают непререкаемо священным. Форма пр[авл]ения без-
различна. Нужно освоб[одить] от бюрократии, необходима перестройка Ц[ер
кви] на демократич[еских] началах» 46. Кстати, в  либеральном «Московском 
еженедельнике» с Трубецким сотрудничал и о. Аггеев, старавшийся размещать 
наиболее резонансные статьи именно в светской прессе. «Там, – ​полагал он, – ​
хоть интеллигенция прочтёт… А наших не прошибёшь. У них одно: “Потише! 
Зачем резкости?”» 47.

Впрочем, социалисты признавали такую активность совершенно недоста-
точной. В начале 1907 г. в Синоде рассматривалось дело священника Г. Петрова, 
обвинявшегося в политической пропаганде под видом проповеди. Но он тогда же 
стал депутатом Думы, и архиереи ограничились тем, что запретили его до исправ-
ления в служении и предписали ему временно исполнять обязанности простого 
чтеца на клиросе. «Теперь Петров является мучеником-триумфатором», – ​ от-
метил в дневнике епископ Арсений (Стадницкий) 48. Однако единомышленники 
Свенцицкого полагали, что «священник Г. Петров – не мученик, и с этой точки 
зрения судьба его не заслуживала бы такого широкого ежедневного обсуждения, 

43	 Взыскующие Града. Хроника русских литературных, религиозно-философских 
и  общественно-политических движений в  частных письмах и  дневниках их участников, 1829–
1923 гг. Антология / Сост. В. И. Кейдан. Изд. 2, испр. и доп. Кн. 3. М., 2020. C. 363–364.

44	 Балакшина Ю. В. Братство ревнителей… С. 356–357.
45	 Там же. Протоиерей Сергий Соллертинский (1846–1920), профессор Санкт-Петербургской 

духовной академии.
46	 Протоколы Центрального комитета и заграничных групп конституционно-демократической 

партии. В 6 т. / Сост. Д. Б. Павлов. Т. 1. М., 1994. С. 37.
47	 Балакшина Ю. В. Братство ревнителей… С. 371.
48	 ГА РФ, ф. 550, оп. 1, д. 515, л. 99.



156

как это делается теперь». По их мнению, «гонения, которым подвергнут он, 
совершенно бледнеют не только перед страдальцами, по пятидесяти лет томив-
шимися в наших православных монастырских тюрьмах за свою веру, но даже 
перед массой безвестных провинциальных пастырей, которые за последнее вре-
мя подвергались со стороны духовной администрации и высылкам, и заточени-
ям, и лишению сана». При этом Свенцицкий напоминал про «судьбу замеча-
тельного священника в Тифлисе Ионы Брихничёва, всенародно спрашивавшего 
“Христиане ли цари?”, который больной был брошен в тюрьму и лишён сана». 
Разумеется, напрашивался вывод о том, что «“клиросное послушание”, по срав-
нению со всеми этими фактами, – ​не наказание, а милость» 49.

По сути, расхождения между Свенцицким и Петровым имели партийную 
подоплёку: «Понятно, конечно, почему газеты, чуждые религиозных вопро-
сов, преследующие исключительно политические цели, остановились имен-
но на “деле свящ[енника] Петрова”. Свящ[енник] Г. Петров популярен, его 
знают, читают и  любят, и  несправедливость в  отношении его, незаслужен-
ное преследование, хотя бы самое незначительное, легче и шире, чем судьба 
какого‑либо другого пастыря, могло усилить в широких массах оппозицион-
ное настроение… Все, кто внимательно и религиозно относится к деятельности 
свящ[енника] Петрова, согласятся, что автор “Евангелия как основы жизни” 
и тот же автор фельетонов в “Русском слове” последних лет – ​нечто совершен-
но различное. Подлинное религиозное чувство, которое волновало и будило 
в  первый период деятельности свящ[енника] Петрова, сменилось газетными 
фельетонами, которые имели значение только потому, что под ними была под-
пись священника, которые обращали на себя внимание только своей либераль-
ной, политической стороной, как контраст с  теми черносотенными пастыр-
скими писаниями, к которым привык русский читатель. Петров-пастырь стал 
Петровым-фельетонистом» 50.

В октябре 1906 г. группа Мережковского вновь попыталась привлечь ду-
ховенство к организации митингов. Мережковский выпустил воззвание к Цер
кви, направленное против синодальных властей и самодержавия 51. Д. В. Фило-
софов тогда же упрекал «либеральных священников» в стремлении примкнуть 
к революционной стихии из конъюнктурных соображений. Если до начала ре-
волюции «они мирились и с Синодом, и с самовластной бюрократией, и с чем 
угодно», то «как только начались “кровавые акты”, так “рыдающий звон бю-
рократических цепей” (их выражение) стал для них нестерпим, и они поспе-
шили за “колесницей”». Им приписывалось намерение воспользоваться пло-
дами чужих усилий: «Пусть “безбожники” обновляют, погрязают в “кровавых 
актах”, а мы придём на готовенькое, на чистенькое и начнём “примирять”… 
непримиримое» 52.

В мае 1907 г. в ходе развязавшейся полемики Философов ещё резче обвинил 
«обновленцев» в том, что, бунтуя против самодержавия и епископата, они оста-

49	 Свенцицкий В. Несколько слов о деле о. Г. Петрова // Свенцицкий В. П., прот. Собрание 
сочинений. Т. 2. С. 419. О революционной пропаганде священника Ионы Брихничёва (1879–1968) 
см. также: Эрн В. Пастырь нового типа. М., 1907. После 1917 г. Брихничёв стал коммунистом и ак-
тивно участвовал в антирелигиозной борьбе.

50	 Свенцицкий В. Несколько слов о деле о. Г. Петрова. С. 419–420.
51	 Фирсов С. Л. Русская Церковь… С. 338.
52	 Философов Д. В. Слова и жизнь: литературные споры новейшего времени (1901–1908). СПб., 

1909. С. 184.



157

вались верны церковному вероучению, «как будто славянофилы и Достоевский 
связывали самодержавие с православием случайно, как будто Серафим Саров-
ский, ушедший в  пустыню и  глубоко презиравший всякую общественность, 
или Иоанн Кронштадтский, освящавший знамёна истинно русских людей, – ​
опять и опять явления случайные, не связанные с самыми корнями правосла-
вия?». Именно православное вероучение, по мнению публициста, требовало 
изменения, поскольку «вся его метафизика настолько противоречит идее осво-
бодительного движения, что членам Церкви или надо уйти из неё, или честно 
принять те выводы, которые вытекают из церковной метафизики. Компро-
миссов тут быть не может, и, признаться сказать, надо слишком мало уважать 
православие, не вникать в его сущность, чтобы требовать от него сочувствия 
народным социалистам. Пусть нам докажут, что последовательный социализм 
или хотя бы даже “кадетизм” совместимы с православием, и тогда не только 
“братство церковного обновления”, но и  более радикальный “христианский 
союз” (С. Булгакова, Эрна, Свенцицкого и др.) будут иметь почву под ногами, 
найдут целостное миро-сознание, приобретут единство действий» 53.

На данный выпад Свенцицкий отвечал: «Очевидно, дело здесь не в том, 
что обновленцы объявляют себя кадетами, а мы – ​социалистами, а в том, что 
и у тех, и у других, по г. Философову, политика органически не связана с рели-
гией, общественность внерелигиозна, так как не может иная общественность, 
кроме самодержавной, действительно, а не внешне стать христианской обще-
ственностью». При этом публицист отказывался «защищать “Братство ревните-
лей”», констатировав, что «в оценке его деятельности у нас с г. Философовым 
много точек соприкосновения»: «Из других мотивов, но я  также утверждаю, 
что это не более и не менее как “профессиональный союз”; что не нужно пре
увеличивать религиозного его значения, что либеральное христианство – ​“по-
луистина”, что либеральный священник – ​не апостол новой, грядущей Цер
кви, но в лучшем случае искренний член Партии народной свободы» 54.

Вместе с тем Свенцицкий видел «самый спорный пункт, разделяющий нас 
от Д. В. Философова и других, не в  том, что они учат о новом религиозном 
сознании, о Церкви трёх, о новых мистических процессах, а в том, что начать 
новую религиозную жизнь, войти в Церковь Троицы можно, по их мнению, 
только порвав с  православием, не в  смысле идейных, политических разно-
гласий с ним, а в смысле живого общения в таинствах. И я утверждаю, что 
нигде во всём написанном Д. В. Философовым, Д. С. Мережковским и др. нет 
ни одного слова в подтверждение необходимости этого разрыва. И мне самым 
искренним образом кажется, что такое требование разрыва никогда и не будет 
ими логически обосновано, ибо оно совершенно иной природы, иррациональ-
но. Г-н Философов может это стихийное отталкивание от Церкви считать при-
знаком близости новых откровений, первыми лучами нового солнца, я же жду 
новых откровений там, у пречистой Его Чаши» 55. Но, несмотря на это, союз 
с Мережковским представлялся ему вполне допустимым.

Размежевание. В  период деятельности II  Думы Булгаков 27  мая 1907  г. 
признавался А. С. Глинке: «Очень меня огорчают думские политические попы 
и вся история их, зато я утешаюсь церковностью епископа Евлогия». Философ 

53	 Философов Д. В. Церковь и революция // Век. 1907. 13 мая. № 18.
54	 Свенцицкий В. Несколько слов о деле о. Г. Петрова. С. 423.
55	 Свенцицкий В. О новом религиозном сознании // Свенцицкий В. П., прот. Собрание сочине-

ний. Т. 2. С. 425–426. См. также: Там же. С. 427–432, 436–455.



158

не скрывал значительную трансформацию своей позиции: «“Реформировать” 
Церковь я уже не собираюсь, я хотел бы быть в законодательстве лишь поно-
марём, чистить стёкла, мести пол, – ​да и вообще – ​говорю и не только о себе – ​
нельзя вымогать чуда, нельзя ставить условия Богу, а это делается» 56.

Подобная эволюция вела к полному расхождению с кружком Мережков-
ского, а тот, в свою очередь писал о Булгакове и Н. А. Бердяеве: «У наших ре-
форматоров старая нерелигиозная общественность; если они пойдут до конца 
в идеях своих, то одно из двух: или отрекутся от всякой общественности во имя 
отвлечённого аскетизма, монашеского неделания, или признают христианскую 
реакционную общественность, новое, более совершенное порабощение Цер
кви государству, как это и сделал Лютер, величайший из всех реформаторов. 
Диалектика идей беспощадна» 57. Мережковский окончательно сделал ставку 
на «революционное христовство». Ему казалось, что «избранные есть уже и те-
перь», и «это все, “настоящего града не имеющие, грядущего града взыскую
щие”, все мученики революционного и  религиозного движения в  России». 
Он ожидал, что «когда эти два движения сольются в одно, тогда Россия выйдет 
из православной церкви и  самодержавного царства во Вселенскую Церковь 
Единого Первосвященника и во Вселенское царство Единого Царя – ​Христа. 
Тогда скажет весь русский народ вместе со своими избранными: Да приидет 
царствие Твое» 58. В апреле 1908 г., в Великую субботу, прошла первая «литур-
гия» Мережковских 59. Излагая в дневнике своё отношение к Церкви, Гиппиус 
уверяла: «Мы внутренно не отходим от неё, и наша литургия – ​вся церковна, 
кроме священства. У нас трое – ​равны» 60. Но уже в конце 1908 г. на заседании 
Петербургского религиозно-философского общества Философову пришлось 
признать: «Интеллигенты проглядели значение Церкви, оттого всё и не уда-
лось. Интеллигенты не знают, что такое Церковь. Думали, что батюшка – ​это 
что‑то несерьёзное» 61.

Таким образом, возникшие в начале Первой русской революции у ради-
кальной общественности надежды на бунтующее против самодержавия и  си-
нодального начальства духовенство не оправдались. Гапон остался своего рода 
«белой вороной», хотя и очень заметной. Блоковский образ Христа в «белом 
венчике из роз» во главе отряда красногвардейцев взялся не только из поэтиче-
ского воображения. Но если революционно настроенные пастыри, тянувшиеся 
к интеллигенции, лишались сана (Г. Гапон, Г. Петров), то многие революцион-
но настроенные интеллигенты, напротив, позднее его принимали и, оставаясь 
интеллигентами, становились священниками (Свенцицкий, Флоренский, Бул-
гаков). Безусловно, это сопровождалось трансформацией политических взглядов 
в консервативном направлении. Но пафос идейной борьбы никуда не уходил.

56	 Взыскующие Града… Кн. 4. М., 2022. С. 259–260.
57	 Мережковский Д. С.  Реформация или революция?  // Мережковский  Д. С. В  тихом омуте. 

М., 1991. С. 92–93.
58	 Мережковский Д., Гиппиус 3., Философов Д. Царь и революция. Сборник / Под ред. М. А. Ко-

лерова. М., 1999. С. 194.
59	 Гиппиус З. Н. Собрание сочинений. В 15 т. Т. 8. С. 108–109.
60	 Цит. по: Взыскующие Града… Кн. 4. С. 614.
61	 Пришвин М. М. Ранний дневник 1905–1913 / Публ. Л. А. Рязановой и Я. З. Гришиной. СПб., 

2007. С. 192.


